2024年　以斯拉記　第4課 2月11日

◼經文 / 以斯拉記 7:1-8:36
◼金句 / 以斯拉記 7:10

# 定志的以斯拉

「以斯拉定志考究遵行耶和華的律法，又將律例典章教訓以色列人。」

今日的經文記述了文士以斯拉、帶領以色列人第二次回歸耶路撒冷的經過。儘管外在的聖殿已經建成了，但百姓內在的信仰還未恢復。這好比一部性能卓越的i9電腦雖然砌好了，但未有安裝操作系統；又好比即使有廣告宣傳、歌星坐陣、甚至座無虛席，卻獨欠美斯的足球賽事一樣，叫人感到大而無當。如今聖殿萬事俱備，只欠　神的說話；通達耶和華律法的以斯拉，於是上到耶路撒冷，將　神的律例典章教訓以色列人，為要成就真正的屬靈復興。祈求主祝福我們通過研讀本段經文，學習以斯拉為了承擔這項重要的任務，作出怎樣的定志，以及　神施恩的手如何幫助定志的以斯拉，使我們得著對活著的　神的信心。

**Ⅰ‧定志考究、遵行和教訓律法的以斯拉 (7章)**

當時的時代背景是怎樣的呢？請看第1節：「**這事以後，波斯王亞達薛西年間，有個以斯拉，他是西萊雅的兒子，西萊雅是亞撒利雅的兒子，亞撒利雅是希勒家的兒子…**」「**這事**」指著在大利烏王第六年(公元前515年)聖殿建成，百姓行奉獻聖殿之禮和守逾越節的事。在這事以後，到波斯王亞達薛西在位第七年，已經相隔了57年。這時候，　神呼召以斯拉。以斯拉是誰呢？首先，在第1至5節裏，筆者以斯拉記述了自己詳細的家譜，一直追溯到他的祖宗十六代大祭司亞倫。由亞倫到以斯拉，一共相隔了大約八百年，何解以斯拉要從那麼久遠的歷史來介紹自己呢？這不單是為了說明他是大祭司亞倫的後裔，更加表明了他秉承自信心祖宗而來純正的信仰。雖然以斯拉是巴比倫的第三代俘擄，就好像六七十年代來到香港的移民、他們的第三代子孫Gen Z (Z世代)一樣；但以斯拉卻持守自己屬靈的身份，並沒有隨著波斯的價值觀而動搖。

第二，以斯拉是通達耶和華律法的文士。請一起讀第6節：「**這以斯拉從巴比倫上來，他是敏捷的文士，通達耶和華以色列　神所賜摩西的律法書。王允准他一切所求的，是因耶和華他　神的手幫助他。**」在這裏，「**敏捷**」的英文是"well versed"，是熟練和精通的意思。在11,12和21節裏，也重覆描述以斯拉通達耶和華的誡命和律法。這不單只表示以斯拉已經把律法背得滾瓜爛熟，更重要的是他深深了解律法的核心和背後的精神，並且懂得因時制宜，把律法正確和靈活地適用在他身處的時代，叫自己和百姓可以切實遵行。今日的少年人通達些甚麼呢？上兩個月，何國城宣教士的一家回港，在一晚eating fellowship時，他的小兒子興致勃勃地問我，有沒有看過一齣自我小學年代開始至今仍然播放的動畫，然後很興奮地告訴我劇中的主角復活了多少次；我心想他為何比我更熟悉，然後告訴他這主角還未信耶穌，復活後會受審判。其實，以斯拉在波斯誕生和長大，他通達的似乎應該是波斯的學問和潮流文化。況且，以斯拉是波斯宮廷中的文士，即是王的書記或秘書，是政府的重要官員，似乎應該沒有甚麼時間考究　神的律法。但以斯拉並沒有甘於隨「波」逐流，又或者只是埋首於自己的工作，以遵守　神的誡命為不切實際和過時，乃是在研讀和遵守　神的說話上操練自己，成為連王也承認的律法「達」人。

表面看來，以斯拉遵守耶和華的律法過生活，似乎只會在世上失敗和被淘汰；但從本段經文看來，以斯拉得著王高度的信任；第6節下也說，王允准他一切所求的，這是因為耶和華他　神的手幫助他。正如以斯拉這名字的意思是「耶和華的幫助」，　神的手也常蔭庇那些愛慕和遵守祂說話的人，成為他們隨時的幫助。具體上，第7至9節記述，在亞達薛西王七年(公元前458年)正月初一日，王允准以斯拉帶同祭司、利未人、歌唱的、守門的和尼提寧等以色列人上耶路撒冷；因　神施恩的手幫助他們，他們在四個月之後，五月初一日到達了耶路撒冷。

以斯拉上耶路撒冷的目的是甚麼呢？請一起讀第10節：「**以斯拉定志考究遵行耶和華的律法，又將律例典章教訓以色列人。**」在NIV聖經裏，這節經文以"For"(因為)這字開始，這表示以斯拉之所以得著　神施恩的手幫助，是基於他的定志。「**定志**」有著立定心志和準備好的意思。這樣，以斯拉定志的內容是甚麼呢？首先，以斯拉定志考究耶和華的律法。考究的意思，就是對研究的對象詳細地調查和分析，藉著反覆提問和思考，清楚了解事情的真相。談到考究，當我研讀以斯拉記時，發現在歷史上，大利烏王竟然有三位，中文譯名都有兩個——即是大利烏和大流士，亞達薛西王都有三位，還有很多的年份、錯綜複雜的歷史；對於不擅長歷史的我，實在感到相當頭痛，我心想為何歷史那麼複雜，以斯拉又不寫得簡單些呢？但從以斯拉所寫的歷代志上、下兩卷書裏，可以得知他考究的成果：歷代志記載由亞當開始、以大衛王為中心的猶大歷史，最後以猶大百姓被擄、以及波斯王塞魯士允准百姓回歸作結，這表示以斯拉從律法裏尋找答案，到底為何我們會變得如此悲慘，被巴比倫所滅和俘擄呢？他從律法中不斷考究再考究，得出的答案是歷代志下15:2下：「**你們若順從耶和華，耶和華必與你們同在；你們若尋求祂，就必尋見；你們若離棄祂，祂必離棄你們。**」就是這樣，以斯拉考究律法，並非為求聖經知識，而是要曉得　神的說話如何適用在今日的自己和百姓身上，以至在我裏面發生悔改和改變的工作。

第二，以斯拉定志遵行律法。當以斯拉考究耶和華的律法時，所結出的果子是謹守遵行。若沒有遵行，一切律法只會淪為紙上談兵，更甚者成為好像法利賽人手裏論斷人的工具；但是定志遵行律法時，就好像耶穌所說，把人生的房子建造在磐石上，在試煉面前總不倒塌。在新的一年，我們怎能過事事順景、萬事亨通的信心生活呢？　神應許那些謹守遵行祂律法的人，賜福給他們手所辦的一切事，使他們出也蒙福、入也蒙福，叫他們所生的、地所產的，都綽綽有餘(申28:1-12)。

第三，以斯拉定志教訓律法。教訓律法是今次以斯拉上耶路撒冷的主要目的。為何要教訓百姓律法呢？這是因為以斯拉通過考究聖經，深知道以色列滅亡的原因，是離棄了耶和華的律法；即使以色列人回歸耶路撒冷，但他們的心還未回歸　神，因此需要　神律法的教導。況且，經過了57年，大部分被擄巴比倫的第一代都已經死了，新一代不認識　神，也不知道　神曾為以色列所行過的事；而且他們的價值觀和生活方式，也跟上一代有著極大的差別。今日的Z世代是從小接觸網絡世界的世代：我有一次聽見一個小孩子向他的父親說：「要有自信才行。」他的父親問他為何，他就說：「要有自信才會感到快樂，我看小紅書是這樣說的。」我想，我那一代人的價值觀，大多是從父母、老師、朋輩、書籍甚或電視學回來，卻沒有想過新一代的價值觀，竟然是從小紅書這些社交媒體學回來。但正因為時而勢易，更需要聖經老師，教導人　神的說話實際上可以怎樣遵行。正如在出埃及時，摩西曾經將從　神所領受的律法教訓百姓；在四十年後、即將進入迦南地時，摩西將　神的律法更新地教導以色列的新一代，寫成了申命記一樣。在以斯拉記第9,10章裏，可以看見當時有以色列人與不信的外邦人通婚，他們即使知道這是律法所禁止的，卻不明白為何要遵行，也不曉得聖經的婚姻觀有何等重要。以斯拉確信無論身處甚麼時代，活著的　神的說話依然是活潑有功效的，他就在禱告當中，求　神使他曉得如何將　神的說話正確地適用在那時代的人身上。

為了將律法教訓以色列人，以斯拉作出怎樣的掙扎呢？看第9,10章的話，以斯拉對於百姓的罪並沒有置身事外，相反他俯伏在聖殿前，禱告、認罪和哭泣，在前頭首先悔改自己的罪。那時發生甚麼驚人的工作呢？因　神的說話，百姓無不為罪痛哭。尼希米記8章也記載了著名的「水門」事件：在城牆重建完畢後，百姓聚集在水門前的寬闊處，要聽以斯拉誦讀　神的律法；百姓因聽見　神的說話，就流悔改的眼淚，又站著承認自己的罪，決志遵守　神的說話過生活(尼8:9; 9:2; 10:29)。這一切都是當以斯拉定志考究、遵行和教訓　神的說話時所成就的復興工作。

在回歸耶路撒冷的事上，以斯拉得著王怎樣的支持和信任呢？請看第11至26節。亞達薛西王將諭旨賜給以斯拉，其中不但允准凡願意的以色列人與以斯拉同去，也下令要把王和七個謀士甘心獻給　神的金銀，還有從巴比倫全省所得的金銀和奉獻，用來購買牛羊獻祭給　神，也要把聖殿中使用的器皿交到　神面前。至於剩下的金銀，以斯拉和弟兄們可以遵著　神的旨意使用。若聖殿再有需用的經費，就是銀子3.4公噸、麥子22000公升、酒和油各2200公升和鹽不計其數，他們也可以從庫房裏支取。王又宣布服侍聖殿的人享有免稅優惠，更賜給以斯拉權柄，設立所有明白　神律法的人為士師和審判官治理河西的百姓，至於凡不遵行　神律法和王命令的人，就當速速判罪。本來不信　神的外邦王，如今竟然全力支持修飾聖殿，甚至比起信　神的人更加關心百姓是否遵守　神的律法；這是王受到經不離手的以斯拉影響(14)，也基於　神祝福以斯拉的定意、激動王的心所成就的工作。以斯拉因此稱頌　神說，請一起讀第27,28節：「**以斯拉說：耶和華我們列祖的　神是應當稱頌的，因祂使王起這心意修飾耶路撒冷耶和華的殿；又在王和謀士、並大能的軍長面前施恩於我。因耶和華我　神的手幫助我，我就得以堅強，從以色列中招聚首領，與我一同上來。**」

**Ⅱ‧　神施恩的手與以斯拉同在 (8章)**

在第8章1至14節裏，記載了跟隨以斯拉上耶路撒冷的族長的名字和他們的家譜，一共大約1500人。以斯拉招聚他們到亞哈瓦河邊，經過三日準備，發現了甚麼問題呢？請看第15節。那是竟然沒有一個利未人在其中。利未人的職務一方面是祭司的助手，服侍聖殿的大小事務(代下23:28-32)；另一方面是聖經老師，教訓以色列人　神的律法(申33:10)。從尼希米記8章看見，以斯拉原本的計劃，是他向百姓頌讀律法，然後由利未人向百姓講解，使他們明白律法的意思。但如今沒有一個利未人同行，這表示以斯拉只能"one man band"(唱獨腳戲)。一個人服侍這麼多百姓，怎算好呢？上一次回歸耶路撒冷時，在四萬多的會眾之中，只有74個利未人同去；但今次連一個利未人也不上去，這實在比起邀請服侍靈修營某些職份時、沒有一個人回覆更加叫人感到尷尬。為甚麼沒有一個利未人肯上耶路撒冷呢？或許他們想要承擔的職份太多、但服侍的人太少，實在太過勞苦；而且若返到耶路撒冷，他們要全職事奉，沒有自己的產業，生活要依靠百姓的十一奉獻來供應(民18:21)，跟他們在波斯有自己的產業和穩定的工作相比，生活看來太無保障。

以斯拉於是怎樣做呢？請看第16,17節，以斯拉召開緊急會議，招聚首領去迦西斐雅，去見那裏的首領易多，請求他為　神的殿帶使用的人來。迦西斐雅很可能是當時利未人聚居的地方。即使如此，要叫本來拒絕上耶路撒冷的利未人回心轉意，這實在是不容易做到的事。以斯拉可能藉著首領，告訴利未人他們能在聖殿事奉是何等榮耀，也告訴他們事奉　神的人在　神的眼中是何等寶貴。結果如何呢？請看第18至20節。以斯拉終於招聚了38個利未人，還有220個尼提寧作利未人的助手。第31節說，他們在正月十二日起行，這表示從以斯拉發出邀請，直到集齊人馬，只是用了九日的時間。這相當於邀請人作宣教士，叫人在九日裏作出決定一樣，看來是不可能的事。以斯拉因此強調，這全因為蒙　神施恩的手幫助我們(18)。在預備上兩個星期父親的追思會上，我哥哥所屬的教會也因時間倉促，難以招募詩班；但我想最近我們教會很多的同工們，早前已經請假出席另一個安息禮拜，實在難以開口再邀請他們來服侍獻詩。但經過馬利亞牧者的邀請，在短短一日之內已經組成了詩班，我看見這是　神施恩的手幫助，也感激同工們隨時預備獻上服侍的內心。儘管在耶路撒冷過使命的人生會有很多十字架，但　神大大祝福這些樂意犧牲自己、獻上服侍的利未人；耶和華是他們的產業(申18:2)，也必將地上的產業所不能比較的　神的國賜給他們。

在出發時，以斯拉握著甚麼方向呢？請看第22節上：「**我求王撥步兵馬兵幫助我們抵擋路上的仇敵，本以為羞恥。**」這意思是以斯拉並不求王打發步兵和馬兵，幫助他們抵擋路上的仇敵，因他以求王的幫助為羞恥的事。其實，以斯拉和百姓攜帶極多的金銀、還有國寶級的聖殿的器皿上路；第26,27節說，其中的銀子有22公噸，銀器和金器分別有3.4公噸，還有金碗8.5公斤，以及兩個寶貴如金、上等光銅的器皿。這等同於袋著幾百萬現金出街一樣招狼入室，隨時被人打劫。況且，上耶路撒冷的人當中有很多婦孺，百姓也手無寸鐵，一旦遭遇仇敵攻擊，他們實在無法抵禦。在最近，駛經紅海的商船，受到支持哈馬斯組織的胡塞武裝分子襲擊時，也尋求美國海軍的協助，護送他們安全通過紅海。既然王對以斯拉的請求一向有求必應，何解以斯拉要作出這樣叫人難以明白、冒險的決定呢？請看第22節下：「**因我曾對王說：我們　神施恩的手，必幫助一切尋求祂的；但祂的能力和忿怒，必攻擊一切離棄祂的。**」這是因為以斯拉盼望王知道，他一直所教訓的律法並非只是講一套、做一套，而是活著的　神的真理，　神必在任何情況當中成就祂的說話；以斯拉也盼望以色列人藉此經歷　神的幫助，而他也可以在耶路撒冷將這信心的見證教導人。在這裏，我們學習到考究和遵行律法並非只是坐在查經桌前，而是即使遇見危險，也信靠　神的應許，在實際上經歷　神的幫助。

請看第21和23節。為此，以斯拉宣告禁食，在　神面前謙卑禱告，求　神使他們得平坦的道路。然後以斯拉秤了金銀的重量，將它們交付十二位祭司，吩咐他們警醒看守。請一起讀第31,32節：「**正月十二日，我們從亞哈瓦河邊起行，要往耶路撒冷去。我們　神的手保佑我們，救我們脫離仇敵和路上埋伏之人的手。我們到了耶路撒冷，在那裏住了三日。**」從亞哈瓦河邊到耶路撒冷，一共大約1450公里，經過四個月的旅程，他們終於安全抵埗。　神應允了以斯拉的禱告，縱然在路上有很多仇敵和盜賊，但　神從一切危險中保護了他們。當以斯拉和百姓抵達耶路撒冷時，他們是何等充滿感激和喜樂的呢！他們因為經歷了　神施恩的手，如今確信律法是活著的　神的說話，便得著勇氣從今以後要緊握　神的說話過生活。

總括而言，　神的手必常與考究、遵行和教訓律法的人同在，施恩和保護他們。在今日變幻莫測的世界裏，遵行聖經的說話過生活，並非不切實際；以斯拉的　神今日仍然施恩給那些愛慕和遵行祂說話的人，照祂的說話成就在我們身上。昔日摩西從　神領受了律法，然後將律法的棒交在以斯拉手中；今日，以斯拉也將這律法的棒交在我們的手裏面。我們就是今日　神所設立的文士、利未人、聖經老師和說話的僕人。祈求主幫助我們藉著定意考究、遵行和教訓聖經，可以成為通達律法的聖經老師，被　神寶貴地使用。最後，祝願大家在新一年，律法通達、聖靈充滿。新年快樂！